
1	
  
	
  

L’AGGRESSIVITÀ	
  NELLO	
  PSICOTICO	
  	
  

	
  Carmelo	
  Licitra	
  Rosa	
  	
  

	
  

Il	
  passaggio	
  all’atto	
  segnala	
  “il	
  punto	
  di	
  rottura	
  che	
  l’individuo	
  	
  

occupa	
  nella	
  rete	
  delle	
  aggregazioni	
  sociali”	
  (J.	
  Lacan,	
  Scritti,	
  p.	
  126).	
  

“La	
  manifestazione	
  psicopatica	
  può	
  rivelare	
  la	
  struttura	
  della	
  faglia,	
  	
  

ma	
  questa	
  struttura	
  può	
  essere	
  considerata	
  soltanto	
  	
  

come	
  un	
  elemento	
  nell’esplorazione	
  dell’insieme”	
  (Ib.).	
  

	
  

Non	
   sempre	
   la	
   follia	
   -­‐	
   paranoica	
  o	
   schizofrenica	
   -­‐	
   si	
   presenta	
   allo	
   sguardo	
  del	
   clinico	
   in	
  modo	
  

eclatante,	
  ovvero	
  con	
  i	
  segni	
  tipici,	
  positivi,	
  della	
  sua	
  manifestazione.	
  Spesso	
  essa	
  può	
  presentarsi	
  

camuffata,	
   travestita,	
   sotto	
   dei	
   segni	
   discreti,	
   il	
   cui	
   riconoscimento	
   tuttavia	
   è	
   di	
   cruciale	
  

importanza.	
   Infatti	
   quanto	
   più	
   questi	
   segni	
   discreti	
   non	
   vengono	
   riconosciuti,	
   tanto	
   più	
   essi	
  

divengono	
  invadenti	
  e	
  pericolosi.	
  	
  

Il	
   fatto	
   di	
   non	
   riconoscere	
   lo	
   psicotico	
   e	
   di	
   rivolgersi	
   a	
   lui	
   come	
   se	
   non	
   lo	
   fosse	
   può	
   spingere	
  

quest’ultimo	
   all'estremo	
   della	
   sua	
   impasse,	
   ovvero	
   al	
   cosiddetto	
   passaggio	
   all'atto,	
   che	
   oggi	
  

sempre	
  più	
  spesso	
  si	
  iscrive	
  nel	
  segno	
  della	
  violenza.	
  Questa	
  violenza	
  conduce	
  il	
  paziente	
  a	
  migrare	
  

nel	
  mondo	
  carcerario	
  che,	
  pertanto,	
  è	
  diventato	
  il	
  luogo	
  contemporaneo	
  della	
  follia.	
  Ecco	
  il	
  giunto	
  

tra	
  psicosi	
  e	
  passaggio	
  all'atto	
  che	
  cerco	
  ora	
  di	
  approfondire.	
  

1.	
  È	
  risaputo	
  che	
   i	
  detenuti	
  raccontano	
  del	
   loro	
  crimine	
  come	
  se	
  fosse	
  stato	
  compiuto	
  da	
  altri,	
  

stentando	
  a	
  riconoscervisi	
  quali	
  effettivi	
  autori.	
  Si	
  evidenzia	
  qui	
  lo	
  iato	
  fra	
  atto	
  e	
  soggettività	
  come	
  

un	
   dato	
   inconfutabile	
   che	
   l’opinione	
   pubblica	
   e	
   l’orizzonte	
   stesso	
   della	
   giustizia	
   (e	
   questo	
   è	
   un	
  

segno	
  distintivo	
  della	
  nostra	
  epoca)	
  tendono	
  a	
  negare,	
  sottintendendo	
   ipso	
  facto	
  che	
   il	
  soggetto	
  

sappia	
   sempre	
   quello	
   che	
   fa.	
   Gli	
   sforzi	
   degli	
   esperti,	
   tesi	
   a	
   far	
   comprendere	
   la	
   personalità	
   del	
  



2	
  
	
  

soggetto,	
  si	
  arenano	
  sempre	
  su	
  uno	
  scoglio	
  invalicabile	
  che	
  rende	
  necessario	
  chiamare	
  in	
  causa	
  il	
  

concetto	
  di	
  mostruosità.	
  	
  

Il	
  banco	
  di	
  prova	
  di	
  tutte	
  le	
  acrobazie	
  della	
  comprensione	
  è	
  rappresentato	
  dai	
  cosiddetti	
  crimini	
  

immotivati,	
  studiati	
  da	
  Paul	
  Guiraud:	
  crimini	
  avvolti	
  dalla	
  più	
  completa	
  opacità,	
  nei	
  quali	
   l’atto	
  si	
  

presenta	
  come	
  una	
  sorta	
  di	
  sfida	
  lanciata	
  al	
  sapere,	
  e	
  al	
  sapere	
  psicologico	
  in	
  particolare.	
  	
  

	
  

2.	
  Davanti	
  al	
  fatto	
  criminale	
  bisogna	
  distinguere	
  l’approccio	
  di	
  una	
  clinica	
  poliziesca	
  e	
  giuridica	
  da	
  

una	
  parte	
  e	
  quello	
  della	
  clinica	
  psicoanalitica	
  dall’altra.	
  La	
  clinica	
  poliziesca	
  consiste	
  nel	
  tracciare	
  il	
  

ritratto	
   psicologico	
   del	
   criminale	
   per	
   anticiparne	
   le	
  mosse	
   e	
   giungere	
   tempestivamente	
   alla	
   sua	
  

cattura.	
  La	
  clinica	
  giuridica	
  consiste	
  nel	
  valutare	
  le	
  possibilità	
  per	
  l’accusato	
  di	
  rispondere	
  di	
  fronte	
  

a	
  un	
  tribunale.	
  	
  

La	
   clinica	
   psicoanalitica	
   si	
   muove	
   su	
   altre	
   coordinate.	
   Nello	
   scritto	
   dal	
   titolo	
  Alcune	
   aggiunte	
  

d’insieme	
   all’Interpretazione	
   dei	
   sogni	
   Freud	
   si	
   interroga	
   sull’implicazione	
   del	
   soggetto	
   nel	
  

contenuto	
  del	
  sogno,	
  ad	
  esempio	
  se	
  il	
  soggetto	
  debba	
  sentirsi	
  responsabile	
  dell’assassinio	
  o	
  della	
  

violenza	
   rappresentate	
   nel	
   sogno:	
   ora,	
   posta	
   la	
   distinzione	
   cruciale	
   fra	
   contenuto	
   manifesto	
   e	
  

contenuto	
   latente	
  del	
   sogno,	
  qualora	
   il	
   contenuto	
   latente	
  dovesse	
  effettivamente	
  corrispondere	
  

alla	
   realizzazione	
   di	
   desideri	
   immorali,	
   Freud	
   risponde	
   senza	
   mezzi	
   termini	
   che	
   bisogna	
   che	
   il	
  

soggetto	
   arrivi	
   ad	
   assumersi	
   la	
   responsabilità	
   dei	
   suoi	
   sogni	
   immorali,	
   poiché	
   di	
   fatto	
   si	
   sogna	
  

sempre	
  contro	
  il	
  diritto,	
  contro	
  la	
  legge.	
  	
  

In	
  effetti	
  l’Interpretazione	
  dei	
  sogni	
  ha	
  di	
  molto	
  modificato	
  l’idea	
  che	
  avevamo	
  del	
  nostro	
  essere:	
  

la	
  cosa	
  all’apparenza	
  più	
  disumana	
  è	
  stata	
  reintrodotta	
  nell’ordine	
  dell’umano	
  e	
  ciò	
  equivale	
  a	
  dire	
  

che	
  il	
  crimine	
  smaschera	
  qualcosa	
  che	
  appartiene	
  all’intimo	
  della	
  natura	
  umana,	
  alla	
  stregua	
  della	
  

simpatia,	
   della	
   compassione	
   e	
   della	
   pietà;	
   forse	
   l’umano	
   propriamente	
   detto	
   altro	
   non	
   sarebbe	
  

che	
  il	
  conflitto	
  o,	
  se	
  vogliamo,	
  il	
  punto	
  estremo	
  di	
  tensione	
  fra	
  questi	
  due	
  versanti	
  della	
  legge	
  e	
  del	
  



3	
  
	
  

godimento.	
   Ciò	
   significa	
   relativizzare	
   al	
   tempo	
   stesso	
   il	
   diritto	
   come	
   formazione	
   reattiva	
   che	
  

risente	
  delle	
  circostanze,	
  delle	
  epoche	
  e	
  delle	
  tradizioni,	
  conseguenza	
  della	
  presenza	
  del	
  male	
  che	
  

è	
  in	
  ciascuno	
  di	
  noi.	
  D’altra	
  parte,	
  alla	
  luce	
  di	
  questa	
  relatività,	
  si	
  spiega	
  come	
  mai	
  la	
  civiltà	
  possa	
  

arrivare	
  ad	
  autorizzare	
  un	
  diritto	
  ad	
  uccidere	
   legalmente	
   l’essere	
  umano:	
   si	
  pensi	
  alla	
   figura	
  del	
  

boia,	
  che	
  tanto	
  aveva	
  affascinato	
  De	
  Maistre.	
  Senza	
  dire	
  poi	
  che	
  quando	
  l’atto	
  criminale	
  produce	
  

un	
   gran	
   numero	
   di	
   morti	
   allora	
   esso	
   esce	
   dal	
   campo	
   del	
   diritto	
   per	
   entrare	
   nel	
   campo	
   della	
  

politica:	
  si	
  pensi	
  alle	
  guerre	
  e	
  alle	
  carneficine	
  con	
  le	
  morti	
  che	
  vi	
  si	
  accompagnano.	
  Infine	
  questo	
  

male	
  che	
  è	
  presente	
  in	
  ciascuno	
  di	
  noi	
  è	
  all’origine	
  di	
  quel	
  fascino	
  irresistibile	
  che	
  ispira	
  da	
  sempre	
  

la	
  figura	
  del	
  grande	
  criminale,	
  oggi	
  protagonista	
  incontrastato	
  delle	
  fictions	
  e	
  della	
  cinematografia	
  

di	
  maggior	
  successo.	
  

Lacan	
   afferma	
   ironicamente	
   che	
   la	
   ben	
   nota	
   formula	
   secondo	
   cui	
   la	
   legge	
   non	
   ammette	
  

ignoranza,	
   per	
   quanto	
   umoristica	
   possa	
   apparire,	
   si	
   rivela	
   provvista	
   di	
   un	
   solido	
   fondamento	
  

soltanto	
  che	
  si	
  consideri	
  come	
  legge	
  dell’uomo	
  la	
  legge	
  del	
  linguaggio.	
  Indubbiamente	
  bisogna	
  ben	
  

distinguere	
  la	
  legge	
  penale	
  dalla	
  legge	
  del	
  linguaggio,	
  ma	
  è	
  un	
  fatto	
  che	
  la	
  prima	
  poggi	
  per	
  intero	
  

sulla	
   struttura	
   della	
   seconda.	
   A	
   questi	
   due	
   concetti	
   di	
   legge	
   sono	
   associati	
   due	
   livelli	
   distinti	
   di	
  

responsabilità,	
  quella	
  penale	
  e	
  quella	
  soggettiva:	
  ora,	
  se	
  viene	
  meno	
  la	
  responsabilità	
  soggettiva	
  il	
  

criminale	
  risulta	
  disumanizzato.	
  

3.Con	
  Lacan	
  possiamo	
  vedere	
  come	
   l’atto	
  analitico	
  arrivi	
  a	
  chiarire	
   il	
   concetto	
  generale	
  di	
  atto	
  

ma	
   al	
   prezzo	
   di	
   derubricare	
   dalla	
   psichiatria	
   la	
   categoria	
   del	
   passaggio	
   all’atto,	
   o	
   forse	
   più	
  

semplicemente	
  di	
  generalizzarlo:	
  così	
  generalizzato	
  il	
  passaggio	
  all’atto	
  si	
  rivela	
  idoneo	
  a	
  svelare	
  la	
  

struttura	
  fondamentale	
  dell’atto.	
  	
  

L’esperienza	
   analitica	
   ci	
   insegna	
   che	
   il	
   pensiero	
   è	
   fondamentalmente	
   in	
   impasse	
   -­‐	
   la	
   nozione	
  

cruciale	
  di	
  rimozione	
  è	
  paradigmatica	
  di	
  questa	
  impasse	
  -­‐	
  e	
  che	
  quindi	
  l’atto	
  deve	
  sempre	
  trovare	
  

un	
   varco,	
   un	
   passaggio	
   per	
   arrivare	
   a	
   compiersi;	
   al	
   compimento	
   dell’atto	
   è	
   collegata	
   una	
  



4	
  
	
  

mutazione	
  soggettiva,	
  che	
  nel	
  caso	
  del	
  passaggio	
  all’atto	
  è	
  particolarmente	
  perspicua.	
  Da	
  questo	
  

punto	
  di	
   vista	
   si	
   capisce	
   subito	
   come	
  possa	
  essere	
  parziale,	
   se	
  non	
   inutile,	
   qualsiasi	
  movimento	
  

volto	
  a	
  impedire	
  il	
  passaggio	
  all’atto,	
  e	
  come	
  anche	
  l’analisi	
  corretta	
  del	
  passaggio	
  all’atto	
  richieda	
  

un	
  tempo	
  indispensabile	
  di	
  sospensione.	
  

Quello	
   che	
   come	
  psicoanalisti	
   possiamo	
  dire	
   -­‐	
   come	
  psicoanalisti	
   che	
   riflettono	
   sull’etica	
  della	
  

psicoanalisi,	
  la	
  quale	
  concerne	
  atti	
  e	
  non	
  pensieri	
  -­‐	
  è	
  che	
  l’esperienza	
  della	
  nevrosi	
  ci	
  mette	
  dinanzi	
  

a	
  un	
  agire	
  contrassegnato	
  da	
  uno	
  stile	
  di	
   inibizione,	
  di	
   indugio,	
  di	
  procrastinazione	
  o	
  viceversa	
  di	
  

repentina	
   precipitazione.	
   Sulla	
   base	
   di	
   questa	
   esperienza	
   lo	
   psicoanalista,	
   andando	
   contro	
   una	
  

certa	
  filosofia,	
  può	
  attestare	
  che	
  esiste	
  un’antinomia	
  assoluta	
  tra	
   il	
  pensiero	
  e	
   l’azione,	
  e	
  per	
  ciò	
  

stesso	
   contestare	
   l’ideale	
   contemporaneo	
   di	
   un	
   atto	
   che	
   sarebbe	
   il	
   frutto	
   di	
   una	
   deliberazione	
  

scientifica,	
   perfettamente	
   calcolata	
   o	
   quantomeno	
   ben	
   ponderata,	
   l’ideale	
   cioè	
   secondo	
   cui	
  

l’azione	
  si	
  ritroverebbe	
  completamente	
  assorbita	
  nel	
  pensiero,	
  di	
  cui	
  eventualmente	
  assicurare	
  la	
  

base	
   scientifico-­‐matematica,	
   ovvero	
   perfettamente	
   razionale.	
   Ebbene,	
   a	
   tal	
   riguardo	
   la	
   clinica	
  

muove	
  un’obiezione	
  radicale	
  poiché	
  costringe	
  a	
  dover	
  constatare	
  il	
  carattere	
  immotivato	
  dell’atto:	
  

mentre	
   l’azione	
   si	
   può	
   porre	
   in	
   continuità	
   con	
   il	
   pensiero,	
   ed	
   eventualmente	
   con	
   un	
   pensiero	
  

fondato	
   sul	
   principio	
   utilitaristico	
   della	
   massimizzazione	
   del	
   bene	
   e	
   del	
   rendimento,	
   la	
   clinica	
  

dell’atto	
  mette	
   invece	
   in	
  questione	
   il	
  postulato	
  secondo	
  cui	
   il	
   soggetto,	
   il	
   soggetto	
  del	
  pensiero,	
  

persegua	
  il	
  suo	
  proprio	
  bene.	
  	
  

In	
  questo	
  modo	
  la	
  regola	
  dell’atto	
  può	
  essere	
  individuata	
  nel	
  principio	
  scandaloso	
  che	
  il	
  soggetto	
  

nuoccia	
   a	
   se	
   stesso,	
   di	
   contro	
   all’ideale	
   di	
   una	
   condotta	
   razionale	
   e	
   illuminata.	
   La	
   quintessenza	
  

dell’autodistruzione	
  è	
  l’atto	
  suicida.	
  Lacan	
  fa	
  dell’atto	
  suicida	
  il	
  modello	
  di	
  atto:	
  da	
  questo	
  suicidio	
  

il	
  soggetto	
  può	
  rinascere,	
  ma	
  sempre	
   in	
  modo	
  differente,	
  mutato.	
  Se	
   l’atto	
  suicida	
  è	
   il	
  prototipo	
  

dell’atto,	
   allora	
   siamo	
   costretti	
   ad	
   ammettere	
   che	
   ogni	
   vero	
   atto	
   sia	
   in	
   sé	
   un	
   atto	
   trasgressivo,	
  



5	
  
	
  

caratterizzato	
   cioè	
   dal	
   superamento	
   di	
   una	
   soglia	
   simbolica	
   che	
   in	
   qualche	
   modo	
   si	
   tenta	
   di	
  

rimaneggiare	
  nell’atto	
  stesso	
  in	
  cui	
  la	
  si	
  trasgredisce.	
  	
  

Al	
   tempo	
   stesso	
   il	
   concetto	
   di	
   atto,	
   sempre	
   sul	
   modello	
   dell’atto	
   suicida,	
   suo	
   paradigma,	
  

racchiude	
  dentro	
  di	
  sé	
  la	
  nozione	
  di	
  pulsione	
  di	
  morte,	
  di	
  una	
  volontà	
  di	
  godimento	
  cioè	
  che	
  può	
  

spingere	
  a	
  sacrificare	
  perfino	
  la	
  vita.	
  

Nell’atto,	
  pensato	
  a	
  partire	
  dal	
  passaggio	
  all’atto,	
  il	
  soggetto	
  si	
  sottrae	
  agli	
  equivoci	
  della	
  parola:	
  

se	
  l’essenza	
  del	
  pensiero	
  è	
  il	
  dubbio	
  e	
  l’ossessione,	
  l’essenza	
  dell’atto	
  è	
  al	
  contrario	
  la	
  certezza.	
  C’è	
  

tuttavia	
  una	
  connessione	
  tra	
  atto	
  e	
  linguaggio:	
  c’è	
  atto	
  solo	
  quando	
  c’è	
  superamento	
  di	
  una	
  soglia	
  

significante.	
  	
  

Inoltre	
  perché	
  ci	
  sia	
  atto	
  occorre	
  che	
  ci	
  sia	
  non	
  tanto	
  un	
  movimento	
  quanto	
  un	
  dire	
  che	
  inquadri	
  

e	
   che	
   fissi	
   l’atto.	
   Questo	
   fare	
   che	
   è	
   un	
   dire	
   non	
   deve	
   essere	
   confuso	
   con	
   quello	
   che	
   i	
   filosofi	
  

analitici	
  chiamano	
  atto	
  performativo,	
  in	
  cui	
  basterebbe	
  dire	
  “io	
  prometto”	
  perché	
  la	
  promessa	
  sia	
  

già	
  lì:	
  sarebbe	
  questo	
  un	
  tipico	
  esempio	
  di	
  confusione	
  clamorosa	
  tra	
  il	
  dire	
  e	
  il	
  fare,	
  nell’illusione	
  di	
  

un	
  riassorbimento	
  completo	
  dell’atto	
  nel	
  significante.	
  	
  

Un	
   atto	
   è	
   senza	
   dopo,	
   poiché	
   se	
   c’è	
   un	
   seguito	
   è	
   già	
   un	
   ulteriore	
   atto	
   a	
   realizzarlo;	
   piuttosto	
  

diremo	
   che	
   l’atto	
   è	
   ripreso	
   retroattivamente	
   dalla	
   significazione:	
   ad	
   esempio	
   la	
   letteratura	
  

eroicomica	
  può	
  essere	
  intesa	
  come	
  un’epopea	
  che	
  riprende	
  retrospettivamente	
  l’atto	
  ma	
  in	
  chiave	
  

derisoria.	
  

	
  


