
CENTRO	
  ITALIANO	
  DI	
  BIOSTATISTICA	
  ED	
  EPIDEMIOLOGIA	
  –	
  ROMA	
  29/30	
  SETTEMBRE	
  2016	
  

GENESI	
  E	
  TRASMISSIBILITA’	
  DELLA	
  VIOLENZA	
  E	
  DELL’AGGRESSIVITA’	
  OGGI	
  

	
  

PUO’	
  LA	
  PRATICA	
  DI	
  UNO	
  SPORT	
  PREVENIRE	
  LE	
  DEGENERAZIONI	
  AGGRESSIVE	
  DELL’AGONISMO	
  LUDICO?	
  

Pasquale	
  MOLITERNI	
  (Ordinario	
  di	
  Didattica	
  e	
  Pedagogia	
  speciale,	
  Università	
  di	
  Roma	
  Foro	
  Italico)	
  

	
  

A	
  una	
  tale	
  domanda,	
  un	
  grande	
  studioso	
  brasiliano	
  come	
  Paulo	
  Freire	
  risponderebbe	
  “ça	
  dépend!”.	
  
Dipende	
  da	
  come	
  intendiamo	
  lo	
  sport;	
  dipende	
  da	
  come	
  conciliamo	
  l’agonismo	
  (tensione,	
  sforzo,	
  impegno,	
  
voglia	
  di	
  vincere…)	
  con	
  la	
  ludicità	
  (tipica	
  del	
  gioco	
  e	
  del	
  piacere	
  ludico,	
  del	
  divertimento	
  e	
  della	
  amenità	
  
gratuita…).	
  Certamente	
  dipende	
  dal	
  valore	
  assegnato	
  a	
  queste	
  due	
  esperienze	
  umane	
  costituite	
  dal	
  gioco	
  e	
  
dallo	
  sport,	
  che	
  nel	
  tempo	
  hanno	
  assunto	
  forme	
  e	
  significati	
  sempre	
  più	
  diversificati	
  e,	
  spesso,	
  aberranti.	
  	
  

E’	
  incontrovertibile,	
  infatti,	
  che	
  il	
  gioco	
  e	
  lo	
  sport	
  generino	
  relazioni	
  nel	
  bene	
  e	
  nel	
  male.	
  Costituiscono	
  
opportunità	
  per	
  mettersi	
  alla	
  prova	
  e	
  sperimentare	
  possibilità	
  e	
  limiti	
  del	
  proprio	
  corpo	
  e	
  della	
  propria	
  
persona	
  all’interno	
  di	
  contesti	
  e	
  situazioni	
  di	
  incontro-­‐scontro	
  con	
  gli	
  altri,	
  provando	
  il	
  piacere	
  di	
  vedersi	
  
capaci	
  di	
  fare	
  qualcosa	
  di	
  nuovo,	
  in	
  una	
  tensione	
  verso	
  la	
  vittoria	
  e	
  l’affermazione	
  di	
  sé,	
  sapendo	
  che	
  a	
  ciò	
  
anela	
  naturalmente	
  e	
  comprensibilmente	
  anche	
  l’avversario,	
  altra	
  persona	
  in	
  gioco.	
  	
  

Il	
  problema	
  di	
  ogni	
  esperienza	
  umana	
  sta	
  proprio	
  nel	
  bilanciamento	
  tra	
  l’affermazione	
  di	
  sé	
  e	
  lo	
  sviluppo	
  
dell’altro.	
  Il	
  problema	
  è	
  dunque	
  quello	
  di	
  saper	
  sviluppare	
  buone	
  relazioni	
  educative,	
  frutto	
  non	
  certo	
  di	
  
quel	
  buonismo	
  che	
  oggi	
  è	
  alla	
  base	
  di	
  un	
  incremento	
  del	
  relativismo	
  sociale	
  e	
  valoriale,	
  ma	
  della	
  capacità	
  di	
  
saper	
  essere	
  attento	
  a	
  sé	
  e	
  agli	
  altri.	
  Ciò	
  richiede	
  il	
  saper	
  costruire	
  relazioni	
  valorizzanti,	
  l’essere	
  
positivamente	
  attivi	
  e	
  attenti	
  nell’incontro	
  con	
  l’alter/l’alterità,	
  senza	
  esserne	
  succubi.	
  Richiede	
  lo	
  sviluppo	
  
di	
  consapevolezze	
  e	
  competenze	
  socio-­‐relazionali	
  e	
  civile.	
  	
  

Questa	
  è	
  questione	
  e	
  sfida	
  squisitamente	
  educativa!	
  	
  	
  	
  	
  

Eppure	
  nella	
  nostra	
  società	
  registriamo	
  invece	
  un	
  progressivo	
  abbassamento	
  della	
  tensione	
  e	
  
dell’attenzione	
  educativa!	
  Di	
  fronte	
  all’aumento	
  delle	
  degenerazioni	
  aggressive,	
  sono	
  in	
  tanti	
  ad	
  affermare	
  
che	
  ci	
  troviamo	
  in	
  una	
  vera	
  e	
  propria	
  emergenza	
  educativa	
  e	
  che	
  c’è	
  bisogno	
  di	
  rimettere	
  al	
  centro	
  
dell’esperienza	
  umana	
  (di	
  qualsiasi	
  esperienza!)	
  il	
  valore	
  della	
  persona,	
  di	
  ogni	
  persona!	
  	
  

Ma	
  non	
  va	
  dimenticato	
  che	
  la	
  persona	
  è	
  un	
  farsi,	
  un	
  divenire	
  e	
  disvelarsi	
  grazie	
  all’incontro	
  con	
  altre	
  
persone,	
  in	
  situazioni	
  significative,	
  capaci	
  cioè	
  di	
  dare	
  senso	
  all’esistere	
  di	
  un	
  essere	
  che	
  ha	
  bisogno	
  
dell’altro	
  e	
  degli	
  altri	
  per	
  scoprirsi	
  e	
  comprendere	
  il	
  proprio	
  essere	
  stesso.	
  La	
  persona,	
  infatti,	
  è	
  un	
  essere	
  
profondamente	
  relazionale,	
  che	
  diviene	
  grazie	
  alle	
  relazioni	
  e,	
  soprattutto,	
  alle	
  relazioni	
  significative,	
  
ovvero	
  orientate	
  da	
  valori.	
  

Ritornando	
  alla	
  domanda	
  iniziale,	
  pertanto,	
  va	
  detto	
  che	
  per	
  prevenire	
  degenerazioni	
  aggressive	
  è	
  
necessario	
  che	
  lo	
  sport	
  sia	
  educativo,	
  che	
  sia	
  guidato	
  da	
  intenzionali	
  relazioni	
  educative!	
  	
  

L’educazione,	
  infatti,	
  non	
  è	
  solo	
  un	
  “e-­‐ducere”,	
  come	
  comunemente	
  e	
  relativisticamente	
  inteso,	
  ma	
  è	
  un	
  
“ducere”,	
  un	
  guidare	
  e	
  condurre	
  verso	
  il	
  bene	
  di	
  sé	
  e	
  degli	
  altri,	
  verso	
  il	
  bene	
  di	
  tutti,	
  nessuno	
  escluso.	
  

Lo	
  sport,	
  pertanto,	
  per	
  essere	
  educativo	
  deve	
  mettere	
  in	
  campo	
  intenzionali	
  relazioni	
  educative.	
  Sono	
  
infatti	
  le	
  intenzionali	
  relazioni	
  educative	
  a	
  generare	
  e	
  connotare	
  uno	
  sport	
  come	
  educativo!	
  

E’	
  necessario,	
  dunque,	
  che	
  anche	
  lo	
  sport	
  aiuti	
  a	
  riconoscere	
  e	
  rielaborare	
  l’aggressività	
  naturalmente	
  
presente	
  in	
  ogni	
  essere	
  umano,	
  ricordando,	
  come	
  evidenziato	
  da	
  E.H.	
  Erikson	
  (1972),	
  che,	
  se	
  aggressività	
  
viene	
  dal	
  latino	
  “ad-­‐gradi”	
  (andare	
  verso,	
  movimento	
  verso)	
  ed	
  è	
  espressione	
  di	
  crescita	
  e	
  vitalità,	
  è	
  



necessario	
  imparare	
  e	
  saper	
  distinguere,	
  in	
  sé	
  e	
  negli	
  altri,	
  tra	
  aggressività	
  distruttiva	
  e	
  aggressività	
  
costruttiva,	
  tra	
  agonismo	
  e	
  agon,	
  desiderio	
  di	
  vincere	
  dando	
  il	
  meglio	
  di	
  sé	
  ma	
  senza	
  distruggere	
  l’altro.	
  	
  

Dal	
  punto	
  di	
  vista	
  pedagogico	
  ed	
  educativo,	
  si	
  tratta	
  di	
  imparare	
  a	
  trasvalutare,	
  quindi,	
  in	
  modo	
  simbolico	
  i	
  
conflitti,	
  attraverso	
  il	
  gioco	
  ed	
  i	
  giochi	
  di	
  ruolo,	
  nei	
  giochi	
  sportivi	
  e	
  nella	
  funzione	
  catartica	
  della	
  vita	
  di	
  
gruppo	
  e	
  in	
  particolare	
  del	
  gruppo	
  cooperativo,	
  recuperando	
  l’originario	
  e	
  più	
  pieno	
  disgnificato	
  del	
  
concetto	
  di	
  competizione.	
  Tale	
  termine,	
  infatti,	
  è	
  stato	
  sempre	
  più	
  spinto	
  nel	
  suo	
  significato	
  riduzionistico	
  
di	
  “competition”	
  e	
  di	
  competitività.	
  “Competition	
  is	
  competition”,	
  è	
  stato	
  lo	
  slogan	
  di	
  alcuni	
  politici	
  ed	
  
economisti!	
  Dal	
  punto	
  di	
  vista	
  economico-­‐produttivistico	
  si	
  è	
  convinti	
  che	
  sia	
  la	
  competitività	
  ad	
  innalzare	
  la	
  
qualità	
  dei	
  servizi	
  e	
  dei	
  prodotti	
  e	
  la	
  loro	
  stessa	
  da	
  parte	
  degli	
  utenti-­‐cittadini.	
  Ma	
  non	
  sempre	
  è	
  così!	
  	
  

La	
  competitività,	
  infatti,	
  fa	
  emergere	
  l’aggressività	
  e	
  l’incattivimento,	
  fa	
  aumentare	
  sentimenti	
  di	
  invidia	
  e	
  
gelosia,	
  accentuando	
  l’autoisolamento	
  delle	
  persone	
  e	
  la	
  loro	
  solitudine.	
  Fa	
  leva	
  su	
  modalità	
  negative	
  di	
  
interdipendenza,	
  in	
  cui	
  l’io	
  si	
  percepisce	
  in	
  contrasto	
  con	
  l’altro	
  (alter).	
  	
  

Invece	
  la	
  competizione	
  intesa	
  come	
  cooperazione,	
  nell’accezione	
  latina	
  del	
  “cum-­‐peto”,	
  fa	
  leva	
  su	
  
comportamenti	
  di	
  solidarietà	
  e	
  di	
  valorizzazione	
  dell’alterità	
  secondo	
  forme	
  di	
  interdipendenza	
  positiva,	
  
porta	
  a	
  dare	
  il	
  meglio	
  di	
  sé	
  nel	
  gruppo-­‐squadra,	
  favorendo	
  il	
  miglioramento	
  di	
  sé	
  grazie	
  all’incontro	
  ed	
  al	
  
sostegno	
  dell’altro.	
  

Gli	
  studi	
  su	
  funzionamento	
  morale	
  e	
  stile	
  motivazionale	
  di	
  Shields	
  e	
  Bredemeier	
  (1995)	
  e	
  di	
  Martinengo	
  
(2009)	
  hanno	
  dimostrato	
  che	
  la	
  competizione	
  sposta	
  il	
  focus	
  sul	
  sé,	
  riduce	
  l’empatia	
  verso	
  gli	
  altri	
  e	
  
favorisce	
  ostilità	
  e	
  comportamenti	
  antisociali.	
  E’	
  “ego	
  orientation”	
  e	
  fa	
  aumentare	
  il	
  funzionamento	
  
amorale.	
  La	
  cooperazione,	
  invece,	
  è	
  “task	
  orientation”;	
  è	
  centrata	
  sul	
  compito	
  e	
  sulla	
  competenza	
  e	
  
favorisce	
  comportamenti	
  sociali	
  positivi,	
  facendo	
  aumentare	
  il	
  funzionamento	
  morale.	
  Ma,	
  come	
  
evidenziato	
  negli	
  studi	
  anzidetti,	
  l’orientamento	
  al	
  compito	
  incide	
  efficacemente	
  solo	
  se	
  l’orientamento	
  al	
  
sé	
  è	
  basso.	
  Quando	
  si	
  parla	
  di	
  competenze	
  morali	
  nello	
  sport,	
  bisognerebbe	
  far	
  riferimento	
  dunque	
  al	
  
concetto	
  di	
  “sportpersonship”,	
  inteso	
  come	
  capacità	
  di	
  coordinare	
  l’impulso	
  al	
  gioco	
  con	
  quello	
  alla	
  
competizione,	
  alla	
  luce	
  degli	
  obiettivi	
  morali	
  (Lemyre,	
  Roberts	
  e	
  Ommundsen,	
  2002).	
  

D’altra	
  parte	
  già	
  Seneca,	
  quasi	
  duemila	
  anni	
  fa,	
  scriveva	
  (Lettere	
  a	
  Lucilio,	
  88,	
  19):	
  Che	
  giova	
  guidare	
  il	
  
cavallo	
  e	
  regolarne	
  la	
  corsa	
  con	
  le	
  briglie	
  sciolte,	
  se	
  poi	
  ci	
  lasciamo	
  trascinare	
  dalle	
  passioni	
  più	
  sfrenate?	
  
Che	
  giova	
  vincere	
  molti	
  nella	
  lotta	
  o	
  nel	
  cesto,	
  se	
  poi	
  ci	
  lasciamo	
  vincere	
  dall’ira?	
  

E’	
  evidente	
  che	
  la	
  persona	
  umana	
  si	
  distingue	
  per	
  la	
  sua	
  capacità	
  di	
  riuscire	
  a	
  distanziarsi	
  e	
  a	
  dominare	
  la	
  
propria	
  ferinità,	
  i	
  propri	
  impulsi	
  ed	
  istinti	
  animaleschi,	
  costruendosi	
  in	
  umanità	
  attraverso	
  un	
  processo	
  
sempre	
  più	
  consapevole	
  di	
  umanizzazione	
  mediante	
  la	
  cultura,	
  ovvero	
  attraverso	
  processi	
  cognitivi	
  e	
  
metacognitivi	
  di	
  responsabilizzazione	
  personale	
  e	
  sociale,	
  continua	
  e	
  progressiva.	
  

Pertanto,	
  lo	
  sport,	
  così	
  come	
  ogni	
  esperienza	
  e/o	
  oggetto	
  culturale,	
  ha	
  valore	
  ed	
  è	
  strumento	
  di	
  
umanizzazione	
  se	
  contribuisce	
  ad	
  incrementare	
  il	
  processo	
  formativo	
  ed	
  educativo,	
  quale	
  occasione	
  
esperienziale	
  per	
  dare	
  concretezza	
  all’aretè,	
  alla	
  virtù,	
  all’eccellenza.	
  Ma	
  ciò	
  richiede	
  impegno	
  personale	
  
(engagement)	
  in	
  una	
  civitas	
  sociale	
  collettiva	
  e	
  comunitaria,	
  nell’incontro	
  e	
  nel	
  saper	
  far	
  sintesi	
  tra	
  il	
  valore	
  
del	
  sé	
  ed	
  il	
  valore	
  dell’altro,	
  tra	
  il	
  “per	
  se	
  unum”	
  ed	
  il	
  “prosouros”,	
  espressioni	
  costitutive	
  di	
  una	
  persona	
  
che	
  si	
  fa	
  comunità	
  attraverso	
  relazioni	
  e	
  interazioni	
  significative.	
  Lo	
  sport	
  educativo,	
  in	
  definitiva,	
  è	
  frutto	
  di	
  
comportamenti	
  ed	
  atteggiamenti	
  civici	
  e	
  civili,	
  etici	
  (ethics),	
  per	
  la	
  costruzione	
  del	
  bene	
  comune.	
  

Ogni	
  attività	
  umana,	
  compresa	
  quella	
  sportiva	
  e	
  motoria,	
  dovrebbe	
  essere,	
  dunque,	
  officina	
  di	
  umanità	
  e	
  la	
  
cultura,	
  anche	
  ludica	
  e	
  sportiva,	
  dovrebbero	
  costituire	
  strumenti	
  e	
  forme	
  di	
  umanizzazione,	
  contribuendo	
  a	
  
ricostruire	
  reti	
  sociali,	
  contesti	
  di	
  inclusione,	
  processi	
  di	
  integrazione	
  e	
  di	
  educazione	
  e	
  co-­‐educazione.	
  

Se	
  la	
  pratica	
  motoria	
  e	
  sportiva	
  coniuga	
  la	
  presa	
  di	
  coscienza	
  della	
  corporeità	
  con	
  norme	
  e	
  principi	
  valoriali	
  
e	
  simbolico-­‐culturali	
  volti	
  a	
  strutturare	
  comportamenti	
  e	
  atteggiamenti	
  alla	
  base	
  dei	
  processi	
  di	
  scambio	
  e	
  



di	
  inclusione	
  sociale,	
  allora	
  possiamo	
  dire	
  che	
  concorre	
  sicuramente	
  alla	
  formazione	
  delle	
  competenze	
  di	
  
cittadinanza	
  attiva	
  e	
  democratica	
  e	
  di	
  promozione	
  di	
  una	
  cultura	
  orientata	
  al	
  ben-­‐essere	
  e	
  al	
  ben-­‐vivere,	
  
favorendo	
  il	
  benessere	
  e	
  lo	
  sviluppo	
  armonico	
  e	
  integrale	
  delle	
  persone,	
  nessuna	
  esclusa.	
  

Lo	
  sport,	
  infatti,	
  se	
  educativo,	
  è	
  umanistico	
  (Scurati,	
  2009)	
  ed	
  inclusivo	
  (de	
  Anna,	
  2009)	
  e	
  può	
  essere	
  
veramente	
  considerato	
  come	
  esperanto	
  dell’umanità	
  (Ravasi,	
  2012).	
  

	
  Ma	
  ciò	
  richiede:	
  

-­‐ Competenze	
  educative	
  e	
  formative	
  sia	
  specifiche	
  (professionali),	
  sia	
  diffuse	
  (essenziali	
  e	
  di	
  base,	
  
nella	
  famiglia	
  e	
  nella	
  società),	
  proprie	
  di	
  una	
  comunità	
  educativa	
  ed	
  educante;	
  

-­‐ Offerta	
  esperienziale	
  e	
  formativa	
  diffusa	
  in	
  tutti	
  i	
  territori;	
  
-­‐ Città	
  educative,	
  attente	
  alle	
  dimensioni	
  ed	
  ai	
  luoghi	
  formali	
  e	
  obbligatori	
  della	
  formazione	
  (scuola,	
  

università),	
  insieme	
  a	
  quelli	
  non	
  formali	
  ed	
  opzionali	
  (enti	
  e	
  associazioni	
  culturali	
  e	
  sportive),	
  non	
  
trascurando	
  altresì	
  le	
  dimensioni	
  informali	
  della	
  vita	
  (tempo	
  libero	
  e	
  del	
  loisir,	
  gioco	
  e	
  attività	
  
ricreative	
  ed	
  occasionali);	
  	
  	
  

-­‐ Luoghi	
  (Augé,	
  1996)	
  di	
  incontro	
  e	
  di	
  scambio,	
  significativi	
  e	
  di	
  senso.	
  

D’altra	
  parte	
  quella	
  educativa	
  è	
  una	
  sfida	
  life-­‐long	
  e	
  life-­‐wide,	
  che	
  richiede	
  impegni	
  congiunti	
  e	
  diffusi	
  e	
  che,	
  
se	
  non	
  si	
  vuole	
  che	
  diventi	
  una	
  emergenza,	
  richiede	
  approcci	
  pluridimensionali	
  e	
  in	
  corresponsabilità	
  tra	
  
tutti	
  i	
  soggetti	
  e	
  contesti,	
  compresi	
  quelli	
  sportivi	
  e	
  ludici.	
  	
  

	
  


